

# المصباحريسرچجرنل

ISSN (Online): 2790-8828. ISSN (Print): 2790-881X.

Volume III, Issue VI

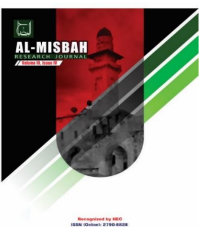
Homepage: https://reinci.com/ojs3308/index.php/almisbah/index

Category

Y

Link: https://hjrs.hec.gov.pk/index.php?r=site%2Fr

esult&id=1089437#journal\_result



Recognized by HEC ISSN (Online): 2790-8828 ISSN (Print) : 2790-881X

Article: أسباب إختلاف المفسرين و التعامل معها من خلال تفسير

النكت و العيون للماوردي في سورتي مريم و طه

**Authors &** 

<sup>1</sup> Kalsoom Asghar

**Affiliations:** 

Lecturer, Department of Islamic Studies, Riphah International University Islamabad, & PhD Scholar, Department of Usuluddin, International Islamic University Islamabad.

## <sup>2</sup>Sajjad Ahmed

Assistant Professor of IIS, Department of Institute of Islamic Studies (MUST), Mirpur University of Science and Technology (AJ&K).

Email Add:

<sup>1</sup> <u>kalsoom.asghar@riphah.edu.pk</u> <sup>2</sup> <u>sajjad.iis@must.edu.pk</u>

ORCID ID:

10009-0003-8500-0519

**Published:** 01-11-2023

**Article DOI:** 

Citation:

https://doi.org/10.5281/zenodo.10361192 اسباب اختلاف Muhammad Umer, kasloom.Asghar, and Sajjad Ahmed. 2021. "

: THE المفسرين و التعامل معها من خلال تفسير النكت و العيون للماوردي في سورتي مريم و طه REASONS FOR THE DIFFERENCE OF COMMENTATORS AND DEALING WITH THEM THROUGH THE TAFSEER OF MAWARDI (ANNUKAT WAL UYOUN) IN TWO SURAH (MARYAM & TUA-HA)". AL

MISBAH RESEARCH JOURNAL 3 (03):2-15.

Copyright's info:

Copyright (c) 2023 AL MISBAH RESEARCH JOURNAL



This work is licensed under a <u>Creative Commons</u>

Attribution 4.0 International License.

**Published By:** Research Institute of Culture and Ideology, Islamabad.

























# أسباب إختلاف المفسرين و التعامل معها من خلال تفسير النكت و العيون للماوردي في سورتي مريم و طه

# THE REASONS FOR THE DIFFERENCE OF COMMENTATORS AND DEALING WITH THEM THROUGH THE TAFSEER OF MAWARDI (ANNUKAT WAL UYOUN) IN TWO SURAH (MARYAM & TUA-HA)

\*Kalsoom Asghar
\*\*Sajjad Ahmed

#### **Abstract**

The one who examines the books of interpretation will find a difference between the sayings of the commentators when interpreting one verse. So knowing the reasons for this difference between them is very important, in order to know how to deal with this difference in the books of interpretation, especially when there are many sayings. And the disagreement regarding its acceptance or rejection is based on its reasons. As for the difference that was based on justified reasons and valid rules, then it is sound, it is permissible and acceptable. This research aims to study the knowledge of the commendable reasons on which the difference is built and the type of difference. Is this difference, diversity or contradiction? I chose the Tafsir of Al-Mawardi to take the different sayings from it through the two surahs of Maryam and Taha. The Mawardi exegete combined these various sayings in his interpretation without explicitly stating any reason. This research aims to study how to deal with it, that is, how to deal with these different statements when there are different reasons, do we accept them or not? And is it possible to combine these sayings when there is a similar reason in them. And do we prefer one of the sayings when there is a strong reason. The aim of this research is to find out the effect, that is, how did the reasons affect the meaning of the verse??

**Keywords:** Difference, commentators, Reasons, Tafseer, Effects.

#### المقدمة:

الناظر في كتب التفسير يجد إختلافا بين أقوال المفسرين عند تفسير آية واحدة. إذا معرفة الأسباب لهذا الإختلاف بينهم أمر مهم للغاية ؛لكي نعرف كيف نتعامل مع هذه الإختلاف في كتب التفاسير ،وخاصةً عند وجود أقوال عديدة. و الخلاف في قبوله أو رده مبني على أسبابه, أما الاختلاف الذي كان مبنيا على أسباب سائغة و قواعد صحيحة فهو سليمة فهو جائز مقبول. ويهدف هذا

ISSN-Online: 2790-8828 ISSN-Print: 2790-881X

<sup>\*</sup> Lecturer, Department of Islamic Studies, Riphah International University Islamabad, & PhD Scholar, Department of Usuluddin, International Islamic University Islamabad.

<sup>\*\*</sup> Assistant Professor of IIS, Department of Institute of Islamic Studies (MUST), Mirpur University of Science and Technology (AJ&K).

البحث إلى دراسة معرفة الأسباب المحمودة التي بني عليها الإختلاف و نوع الإختلاف هل هذا هو الإختلاف التنوع أو التضاد. أختار تفسير الماوردي لأخذ الأقوال المختلفة منه من خلال سورتي مريم و طه, و يهدف هذا البحث إلى معرفة الأسباب التي يتكئ عليها السلف عند تفسير الآية. و جمع المفسر الماوردي هذه الأقوال المختلفة في تفسيره بدون تصريح أي السبب. و يهدف هذا البحث إلى دراسة كيفية التعامل معها أي كيف نتعامل مع هذه الأقوال المختلفة عند وجود أسباب مختلفة, هل نقبلها أم لا.؟ و هل المحتلفة عند وجود سبب قوي. و يهدف هذا البحث الى معرفة الأثر أي كيف الأسباب كان يؤثر على معنى الآية.؟؟

# أسباب إختلاف المفسرين:

السبب في اللغة: الأسباب "جمعه السبب و السبب في اللغة: هو كل الشيئ الذي يتوصل به إلى شيئ غيره. يعنى المراد منه الشيئ الذي وصلت به إلى موضع الذي تريدها من أوحاجتك يقال له سبب. و هكذا يقال الطريق: لسببه أنك تصل إلى المكان الذي تريده أن تصل إليه.

## السبب في الإصطلاح:

"و في الإصطلاح السبب هو الطريق الذي وصل به إلى الحكم الذي لا يؤثر فيه.". ٢

عندما ننظر في كتب التفاسير نجد فيها الخلاف بين المفسرين تحت آية واحدة. و هذا الخلاف إذا يكون تحت الحدود قد لا يكون مضرا. و الخلاف بين المفسرين باعتبار قبوله و رده كان مبنيا على دوافعه و أسبابه, من هذه الأسباب بعضها مبني على الأمور حائزة و أسباب سائغة و قواعد صحيحة , فيكون الخلاف تحت أسباب سائغة جائزا مقبولا.

و الخلاف الذي مبني على الأسباب التي غير حائزة بأنها تابعة لهوى نفس أو لمذهب أو لشخص و هي لسبب إنحراف الفكر الصحيح أو فيها قصور العلم أو ضلال المعتقد أو غيرها فيكون الخلاف تحت أسباب غير سائغة و أمور غير جائزة مذموما و غير مقبول."" فباعتبار الأسباب يكون تقسيم الإحتلاف على نوعين : الأول: الإحتلاف المحمود الثاني: الإحتلاف المذموم.

أما الإختلاف المحمود , نتكلم به في هذا البحث. وله أسباب عديدة نذكرها بأمثلة لنوضح كيف نتعامل معها.

# أسباب للإختلاف المفسرين:

نحن نجد أسبابا متعددة للإختلاف المحمود :منها

# ١: إختلاف القراءات:

#### المثال:

قوله تعالى: {فَأَجْمِعُواْ كَيْدَكُمْ} في الآية: (فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمَّ اثْتُوا صَفًّا وَقَدْ أَفْلَحَ الْيَوْمَ مَنِ اسْتَعْلَى) ؛ "ذكر الإمام الماوردي في هذا الموضع وجهين:الوجه الأول: معناه جماعتكم على أمرهم في كيد موسى وهارون.

الوجه الثاني: أن المعنى أحكموا أمركم)°

سبب الإختلاف: سبب الإختلاف فيه إختلاف القراءات.

هذا الإختلاف من نوع إختلاف تنوع و كان سببه إختلاف القراءات. من قراء(فاجْمِعُوا كَيْدَكُمْ) بوصل الألف، وترك همزها, يراد به معنى الجمع. أي (جماعتكم على أمرهم في كيد موسى وهارون)و من قراء بحمز الألف من (فأجْمعُوا) يراد به (أحكموا امركم) كما قال الإمام الطبري: "اختلفت القراء في قراءة قول الله تعالى (فَأَجْمعُوا كَيْدَكُمْ) فقرأت عامة قرَّاء الكوفة و المدينة (فَأَجْمعُوا



كَيْدَكُمْ) يعني بممز الألف من (فأجْمِعُوا) ، لذلك وجِّهوا معنى هذا اللفظ إلى: اعزموا عليه، أحكموا كيدكم، كما يقال: أجمع فلان الخروج، وهو أجمع على الخروج. و هكذا قرأ بعض قرّاءمن أهل البصرة: (فاجْمِعُوا كَيْدكُمْ) يعني بوصل الألف و ترك همزها، من جمعت الشيء، فوجّه بما إلى المعنى: فلا تدعوا من كيدكم شيئا إلا جئتم به. "

#### النتيجة و أثر الإختلاف على المعنى:

كل من الأقوال كان تعبيرا متقاربا في المعنى. ويتداخل بعضها في البعض. فهذه الأقوال هي مما تدخل تحت الإختلاف التنوع لأن المعاني المرادة هي داخلة تحت معنى عام, لذا لم يعتبره إختلافاً حقيقياً. كما قال المفسر السمعاني يتداخل القولين تحت القول الواحد. و قال "تقديره: اعزموا كلكم على كيده مجتمعين له،. " نقبل قولين بجمعهما لتداخلهما بعضها في البعض. مع ذلك "رجح الامام الطبري القول الثاني لإجماع الحجة من القرّاء عليه و قال الصواب عندنا في قراءة ذلك هو همز الألف من أجمع. " و قال المفسرون "والصحيح أن معناه الإحكام و العزم ، أي اعزموا كلكم مجتمعين له على كيده ولا تختلفوا فيختل أمركم " المختار القول الثاني مع قبول القول الآخر. و هذا الإحتلاف لا يؤثر على أصل المعنى.

#### ٢: إختلاف التعبير:

" يعني أن كل المفسر كان يعبر عن المعنى الواحد باستعمال العبارات المتنوعة و كلها تدور حول هذا المعنى ، أو تكتمل بهذه العبارات صورته الكاملة واستقر هذا المعنى في الأذهان أو يفسر المفسر المعنى بلازمه أو بمثال عليه أو أن المفسر يفسر اللفظ بمعان مختلفة لكن كلها تدور حول محور واحد."١١

#### المثال:

{لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ} في الآية (لَهُ مَا فِي السَّماواتِ وَما فِي الْأَرْضِ وَما بَيْنَهُما وَما تَحْتَ الثَّرى) ١٢ و ذكر الإمام الماوردي ثلاثة أوجه: الوجه الأول: له ملك السموات و الأرض.الوجه الثاني:معناه أن له تدبيرها. الوجه الثالث: أن له العلم ما فيها.) ١٣

#### سبب الإختلاف:

سبب الاختلاف فيه اختلاف التعبيرات, بأن كل المفسر يعبر عن المعنى الواحد باستعمال العبارات المتنوعة و كلها تدور حول المعنى الواحد.

هذا الإحتلاف من نوع إحتلاف تنوع و الناظر إلى هذه الأقوال يرى أن المفسرين قد يفسر تفسيرات جزئية في بيان معنى " لَهُ مَا فِي السَّماوات وَما فِي الْأَرْضِ ". و جاء المفسرون بعبارات مختلفة بمثال عليه أو بلازمه. كما يفسر بعض المفسرين " لَهُ مَا فِي السَّماوات وَما فِي الْأَرْضِ ". ببيان ملكه نظرا إلى الحرف الجار (لام) يدل على الملك كما في القول الأول و يفسر بالمعنى " له ملك السموات والأرض " و قال معناه (له تدبيرها) كما في القول الثاني . و في القول الثاني . و في القول الثانث (له علم ما فيها). تفسيرا لازما له. لأن الله هو مالك السموات و الأرض يدبر تدبيرا لملكه و عنده علم لكل الشيئ . كما في الدنيا نظرنا أن يكون ضروريا للمالك بأن يكون عالما بأمور المملكة و يكون مدبرا لأمورها . و هو الله مالك ملوك الدنيا, و مالك السموات و الأرض و عنده علم لكل الشيئ ما فيهما.

## النتيجة و أثر الإختلاف على المعنى:

الظاهر من هذا الإختلاف أن الأقوال الواردة في بيان المقصود بـــ لَهُ مَا فِي السَّماواتِ وَما فِي الْأَرْضِ "مرتبطة ببعضه ارتباطا تاما،بل يوجد التلازم الواضح بين هذه الأقوال. وهذه الأقوال ليس بينها تعارض بل الجمع بينها يزيد المعنى وضوحاً ويدل على تحقق " ملكه " عندما نظرنا إلى أقوال سابقة وحدنا أن المفسرين قد يفسر تفسيرات حزئية أو بمثال على (لَهُ مَا فِي السَّماواتِ وَما فِي الْأَرْضِ) كما قال الإمام الطبري في تفسيره. "لله ما في السموات وما في الأرض وما بينهما، وما تحت الثرى، ملكا لله، ولا شك أنه مدبر لذلك كله، و هو مصرّف جميعه. "١٥ لذا نقبل كلها بجمعها. لأن الإختلاف فيه شيئ خارج عن المعنى المراد من الآية و لهذا لا يؤثر على معنى الآية.

# ٣: الإختلاف في عودة الضمير و في احتمال وجود الحذف و احتياج الكلام إلى تقدير محذوف

هم يختلف في المقدر و بيني عليه إختلاف المعني.

#### المثال:

(تَقِيّاً) فِي الآية ( قالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِيّاً) ٦٠

ذكر الإمام الماوردي وجهين:

الوجه الأول: قال أبو وائل: أن معنى كلام مريم عليها السلام إن كنت تقياً لله فتترجر عني من خوف الله و ستمتنع من استعاذتي. الثاني: قال إبن عباس:أن تقيا إسم لرجل فاجر من بني إسرائيل الذي مشهور بالعهر فخافت مريم عليها السلام أن يكون الذي جاءها هو الرجل المسمى تقيا و هو الذي لا يأتي إلا للفاحشة لذا قالت إني أعوذ بالرحمن منك إن كنت تقيا.)١٧

#### سبب الإختلاف:

سبب الإختلاف فيه احتمال وجود الحذف و احتياج الكلام إلى تقدير محذوف. و في هذه الآية كان جواب الشرط محذوف. و إختلف المفسرون في المراد بكلمة (تَقيّاً).

هذا الإحتلاف من نوع إحتلاف تضاد و قد نشأ من تضاد أقوال المفسرين في معنى الجملة أنه راجع إلى أكثر ذات بينها تضاد. و القول الأول يدل على هذا أن التقي هو رجل صالح أي (جبريل عليه السلام) و القول الثاني يدل على ذلك أن التقي هو الرجل الفاسق المسمى تقي. بحيث ذلك لا يمكن الجمع بينهما. و لهذا المفسرون يرجح القول الأول أن المراد منه رجل متقي . لأن التقوى يظهر من صورته و بذلك استعاذت منه مريم عليها السلام بطريق الشرط و المبالغة كما قال الإمام الرازي بأنها علمت أن الاستعاذتما لا تؤثر إلا في التقي. ثم ذكر القول الثاني أن المراد منه الرجل فاسق يتبع النساء فظنت مريم عليها السلام أن ذلك الشخص هو ذلك التقى والأول هو الوجه "١٨ " هذا هو القول عند المحققين." ١٩

# النتيجة و أثر الإختلاف على المعنى:

نرجح هذا المعنى لأن قيل" فتحقيقه: أن في الآية إضماراً و إختصار في تقديره: إني أعوذ بالرحمن منك. ثم قالت مريم عليها السلام: إن كنت تقياً فلا تقربني أو مثل ذلك." و قيل معناه "إتق الله وإحتفل بالاستعاذة، وفي هذا المكان كان جواب الشرط محذوفا دل على هذا ما قبله (بدلالة السياق عليه)" ٢١. لأن السياق (قالَ إِنَّما أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهْبَ لَكِ غُلاماً زَكِيًّا ) ٢٢يدل على هذا المعنى. يعنى يراد بتقي هو جبريل عليه السلام. مع ذلك أن هذا الإختلاف لا يؤثر على معنى الآية لكونه خارجا عن المعنى المراد من الآية. ٤: أن يكون اللفظ مشتركا في اللغة:



من أسباب الإختلاف في المفسرين أيضا: "أن يكون اللفظ مشتركا في اللغة و له أكثر الاستعمالات على الحقيقة فيحمل هذا اللفظ على أحد من هذه استعمالات .٢٣

#### المثال:

((سَرِيّاً)) فِي الآية ((فَناداها مِنْ تَحْتِها أَلاَّ تَحْزَنِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَرِيّاً )) ٢٤

ذكر الإمام الماوردي قولين: القول الاول: أن السريّ المراد منه ابنها عيسى. قاله الحسن لأن السري يراد به الرفيع الشريف و هو مأخوذ من قولهم "فلان من سروات قومهط أي من أشرافهم, فعلى هذا المنادي من تحتها يكون عيسى ((قَدْ جَعَلَ رَبُّك تَحْتَك سَرِيّاً)) القول الثاني: أن السريّ المراد به هو النهر، قاله ابن عباس، والضحاك، وابن جبير، وقتادة، ومجاهد. ليكون النهر لمريّم شراباً والنخلة لمريم طعاماً , ، وعلى هذا المنادي لها يكون جبريل {قَدْ جَعَلَ رَبُّك تَحْتَك سَرِيّاً}.

القول الثالث: أن السري هو عربي مشتق من السراية. فسمي له السري لجريانه فيه. و هكذا قيل: إن السري إسم يطلق على الأنمار وثبا على ما يعبره الناس.) ٢٠

#### سبب الإختلاف:

سبب الإختلاف بين المفسرين في هذا اللفظ هو إشتراك اللفظي .لأن لفظ((السَّري))كان مشتركا بين أكثر من المعاني كانت مختلفة، وذكر كل مفسر منها المعني .

هذا الإختلاف من نوع إختلاف تنوع و قد نشأ من تضاد أقوال المفسرين في الآية ، لكون اللفظ ((السَّري)) محتملاً لمعنيين متضادين في الآية. قال اهل اللغة أن المراد به "((السَّري)): رجل سري: أي شريف سخي فاضل. والسري: معناه النهر الصغير،"٢٦ كما قيل في قول الثالث أن السري هو عربي مشتق من السراية. فسمي له السري لجريانه فيه. لهذا السبب يراد به المفسرون المعنين المختلفين المختلفين المختلفين المختلفين أنه النهر الصغير، و قال به جمهور المفسرين، واللغويون، و النهر هو الجدول بالسريانية. والثاني: أنه عيسى كان سرياً من الرجال، قاله الحسن, ولكن رجع الحسن عن قوله هذا إلى القول الأول"٢٧ و لذا يراد به النهر الصغير.

# النتيجة و أثر الإختلاف

لان " الآية لا تحتمل المعنيين معاً للتضاد بينهما، فتحمل الآية على الأرجح منهما بدلالة السياق "٢٨ و السياق يدل على هذا المعنى أنه هو النهر الصغير الذي يحكم الله به مريم عليها السلام أن تشرب منه.و الآية التي جاءت بعده تدل على هذا أن المراد منه "هو الجدول. والدليل على صحة هذا القول قوله تعالى: ((فَكُلي وَاشْربِي ٢٩)) أي: كلي من الرطب، واشربي من النهر" " و لهذا نرجح القول الثاني. و القول بأنه عيسى كان سرياً من الرجال، قاله الحسن, وقد رجع الحسن عن هذا القول إلى القول الأول" إلى القاعدة " إن كان راوي رجع عن رأيه عمل برأى الذي استقر عليه بعد الرجوع " ٣٦ و لذا يراد به النهر الصغير. هذا الإختلاف لا يؤثر على معنى الآية لكونه شيئا خارجا عن المعنى المراد.

# ٥: الإختلاف في فهم معاني الحروف:

يعني الحرف يدل على أكثر من المعانى.

#### المثال:

{لِتُحْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَى} في الآية (إِنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ أَكادُ أُخْفِيها لِتُحْزَى كُلُّ نَفْسٍ بِما تَسْعَى) "" ذكر الإمام الماوردي وجهين: الوجه الأول: أن الحرف (لام) على وجه القسم من الله, معناه إن كل نفس تجزى بما تسعى.

الوجه الثاني: أن الحرف (لام) هو إخبار من الله، معناه أن كل نفس تجزى بما تسعى) ٣٤

سبب الإختلاف: سبب الإختلاف في فهم معاني الحروف: أي هنا الحرف (لام) كان للخبر أو للقسم.

هذا الإختلاف من نوع إختلاف تنوع و المتأمل للأقوال الواردة عن السلف يجد أن المفسرين قد فسر بعضهم بالمعنى الذي يفهم من إستعمال هذا الحرف (لام) لأن اللام لها معان كثيرة. ومن حروف الحارة. كما في القول الأول, (أن (لام) في هذا الموضع جاء على وجه القسم من الله) إن كل نفس تجزى بما تسعى. و ربما يستعمل في محل الخبر. فيكون لام الخبر. و القول الثاني (أن الحرف (لام) هو إخبار من الله، معناه أن كل نفس تجزى بما تسعى) لأن "اللام متعلقة بـ " آتية " كما نفهم هذا المعنى بهذه الآية {واًقِم الصلاة لذكري}. أي: لتثاب كل نفس من المكلفين على عمل الذي يعمل به من الخير و الشر. ""

#### النتيجة و أثر الإختلاف على المعنى:

إذا نظرنا إلى هذه الإختلاف وحدنا أن هذا الإختلاف قد ورد لسبين. الأول أن الحرف (اللام) ربما يكون حرف الجار يستعمل للقسم و ربما يكون لام الخبر. و السبب الثاني هو الوقف بأن البعض أجاز الوقف على (أخفيها) و يجعل اللام للقسم. كما قال صاحب الهداية "وأجاز أبو حاتم الوقف على " أخفيها ". ويبتدئ بحرف لام {لتجزى} و جعلها لام للقسم.. " و الجمهور من المفسرين لم يجوز الوقف على (أخفيها) و هم يجعل (اللام) لام للخبر و اللام التعليل أو اللام كي. و قال " (لتُحْزَى) متعلق بقوله: (إنَّ السَّاعَةَ آتيةٌ) " و هذا القول أختار المفسرون و رد القول الأخر. كما قال صاحب الهداية "كان أبو حاتم قد أجاز الوقف على الخفيها". و هو يبتدئ بلام {لتجزى} و يجعلها لام للقسم. و ذلك غلط ظاهر.. " و قال صاحب الدر المصنون. قوله: {لتجزى} هذه لام كي، وهي ليست بمعني القسم أي: لتُحْزَينَ. ا فهذا الإختلاف قد لا يؤثر على المعنى المقصود من الآية.

# ٦: الإختلاف في العموم و الخصوص:

الْعَام :هو ما يشتمل عليها كل فرد على سبيل إتفاق الحدود فهو عام."٢٠

#### المثال:

(أَلَمْ يَعِدُكُمْ رَبُّكُمْ وَعْداً حسناً) في الآية (فَرَجَعَ مُوسى إلى قَوْمِه غَضْبانَ أَسِفاً قالَ يَا قَوْمِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعْداً حَسَناً أَفطالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرَدْتُمْ أَنْ يَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَخْلَفْتُمْ مَوْعِدِي) "

ذكر الإمام الماوردي فيه أربعة أقاويل: القول لاول: أن الله وعدكم الظفر والنصر. والقول الثاني: أنه قوله تعالى: (وإنِّ لَغَفَّارٌ) الآية. والقول لثالث: أن في التوراة هدى و نور و أنهم ليعملوا بتعليمات فيها فبعملهم عليها يستحقوا بالثواب. والقول الرابع: أنه وعد الله تعالى لهم في الآخرة لمن تمسك بدينه في الدنيا، قاله الحسن. )

#### سبب الإختلاف:

العموم الوارد في (وُعْداً حسناً) و يفسر المفسرون بذكر الأمثال المحتلفة لهذا الوعد.

هذا الإختلاف من نوع إختلاف تنوع و الناظر في الأقوال السابقة, لا يجد بينها تفاوتا ولا تناقضا، لان (وَعْداً حسناً) يطلق عليه كل ما قيل فيه. لأن القول الأول (أن الله وعدكم الظفر النصر.) و القول الثالث (التوراة) يمكن أن ينظر فيه إلى الآية (يَا بَني إِسْرائيلَ قَدْ أَنْجَيْناكُمْ مِنْ عَدُوِّكُمْ وَواعَدْناكُمْ جانبَ الطُّورِ الْأَيْمَنَ وَنَزَّلنا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوى) فَ و الظفر (وَإِذْ قالَ مُوسى لَقَوْمِه يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِياءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكاً وَآتاكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَداً مِنَ الْعالَمِينَ . يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ



الَّتِي كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ) أَ كُما قال المفسر السمعاني: "معناه: ما وعد الله لهم من إنزال الكتاب (التوراة)، و هكذا تنجية بيني إسرائيل من فرعون و قومه، وغير هذا ممّا وعد الله وحقق. " فو القول الثاني ينظر فيه إلى السياق الآية (وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تابَ وَآمَنَ وَعَملَ صالحاً ثُمَّ اهْتَدى ) أَ و القول الرابع (أنه وعد الله تعالى لهم في الآخرة لمن تمسك بدينه في الدنيا) كما في تفسير يحيى بن سلام المراد به "في الآخرة على التمسك بدينه. " و قيل يحتمل أن المراد من وعداً حسناً هو منافع الدنيا أو منافي الدين و يكون منافع الدين هو نزول التوراة هو الكتاب الهادي إلى الشرائع، و الوعد أن يحصل ثواب عظيم في الآخرة. و يكون منافع الدنيا هو أن الله وعد لهم قبل موت فرعون بارض مقدسة التي يورثهم (وديارهُم). " و"

#### النتيجة و أثر الإختلاف على المعنى:

مما هو ظاهر أن الأقوال الواردة في بيان المقصود بــ "الحق"مرتبطة ببعضها ارتباطاً تاماً، بل يجد التلازم الواضح بين هذه الأقوال كلها تدل على وعد الله تعالى لبنى إسرائيل . كما ظهر من الآيات المختلفة. أن الله تعالى وعدهم بالنصر و الظفر و المغفرة و إنزال التوراة و الجزاء حسنا على أعمالهم الصالحة في الآخرة. فكل المفسر أخذ منها واحدا واحدا لذا إختلفت الأقوال, و لكن كلها يدل على الوعد الحسن. إذا لا يوجد اي النقض المانع بقبول هذه الأقوال فنقبلها . و هذا الإختلاف لا يؤثر على معنى الآية.

# ٧: الإختلاف في أوجه الاعراب:

من أسباب إختلاف المفسرين إختلافهم في إعراب الآية القرآنية أو في الجملة.

#### المثال:

{إِنَّمَا تَقْضِي هذهِ الْحَيَاةَ الدُّنْيَآ} في الآية (قالُوا لَنْ نُؤْثِرَكَ عَلَى مَا جاءَنا مِنَ الْبَيِّناتِ وَالَّذِي فَطَرَنا فَاقْضِ مَا أَنْتَ قاضٍ إِنَّما تَقْضِي هذه الْحَياةَ الدُّنْيا ) ١°

و ذكر الإمام الماوردي فيه وجهين: الوجه الأول: إنما عذابك و سلطانك في هذه الحياة الدنيا دون الأخرة. القول الثاني: إن التي تنقضي هذه الحياة الدنيا و تذهب, وتبقى الحياة الآخرة. )^°

سبب الإختلاف: سبب الإختلاف فيه أوجه الإعراب. بعض يراها منصوبة و البعض يراها مرفوعة ولذا وجد الإختلاف في قراءة اللفظ (الحياة).

هذا الإحتلاف من نوع إحتلاف تضاد و المتأمل للأقوال الواردة عن السلف يجد أن هذا الإحتلاف قد نشاء من إحتلاف في أوجه الإعراب في اللفظ (الحياة) في الآية (إنَّما تَقْضِي هذه الْحَياة الدُّنيا) أي هي منصوبة أو مرفوعة. كما القول الأول (إنما عذابك و سلطانك في هذه الحياة الدنيا دون الأخرة) يدل على ذلك أن اللفظ (الحياة) كان منصوبا لكونه مفعول به للفعل (تقضي) بمعني (الحكم). كما قال الإمام الرمخشري: "(تَقْضِي هذه الْحَياة الدُّنيا) و وجهها أن الحياة في القراءة المشهورة منتصبة على الظرف، قاتسع في الظرف بإحرائه مجرى المفعول به، كقولك في «صمت يوم الجمعة»" و «إنما» حرف واحد، فلهذا نصب: الحياة الدنيا» و القول الثاني (إن التي تنقضي هذه الحياة الدنيا و تذهب, وتبقى الحياة الآخرة.) يدل على ذلك أن اللفظ (الحياة) كان مرفوع. لكونه فاعلا للفعل (تقضي) بمعني (إنتهاء و الذهاب) كما قال صاحب الهداية. "و (ما) كافة ل " إن " عن العمل. ولو جعلت (ما) بمعني " الذي " رفعت " هذه الحياة الدنيا " أي: إن التي تقتضيه هذه الحياة الدنيا. " و "

# النتيجة و أثر الإختلاف على المعنى:

وهذه الأقوال كلها تدل على ذهاب الحياة الدنيا.سواء أن يكون هذا الذهاب و الفناء من جانب حكم فرعون للقتل. أو يكون إنقضاءالحياة الدنيا مطلقا .القرأة المشهورة القراءة بالنصب (الحياة الدنيا) مع ذلك قال المفسرون و يجوز إنما تقضي هذه الحياة الدنيا بالرفع لعدم الأثر على المعنى المقصود من الآية. كما قال الإمام الزجاج " "القراءة بالنصب الحياة الدنيا ويجوز إنما تقضي هذه الحياة الدنيا بالرفع، و يكون تأويله أن المراد منها الذي تقضيه متاع الحياة الدنيا، ولا أعلم أحداً قرأها بالرفع. " و قال الأمام الزمخشري : أن الحياة منتصبة في القراءة المشهورة. " فذا نرجح القول الأول (إنما عذابك و سلطانك في هذه الحياة الدنيا دون الأحرة) بالنصب أي بالمعنى (الحكم و القضاء). و كانت القاعدة: ( المعنى الذي حصل من القراءة المتواترة فيكون أولى بالصواب من المعنى الذي حصل من القراءة الشواءة المعنى بأن الآية تقول عن قضاء فرعون و حكمه في هذه الحياة الدنيا (فاقضٍ مَا أَنْتَ قاضٍ إنَّما تَقْضِي هذه الْحياة الدُنيا ) " لذا نرجح هذا القول على الآية في ما قبل الآية و ما بعدها أولى من الخروج معنى الآية عنهما إلا بدليل قوي يجب التسليم به). " التي تقول (إدحال معنى الآية في ما قبل الآية و ما بعدها أولى من الخروج معنى الآية عنهما إلا بدليل قوي يجب التسليم به). "

# ٨: إختلافهم في أسباب الترول:

ربما جاءت الروايات المتعددة المحتلفة في سبب نزول الآية و لهذا وقع الإختلاف بين المفسرين:

#### المثال:

{مَاۤ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَتَشْقَى} ٢٢

و ذكر الإمام الماوردي فيه ثلاثة أوجه: الوجه الاول: قال مجاهد، لتشقى بالسهر و التعب في قيام الليل. الوجه الثاني: قال المشركون: إنه معناه لا تشقي إنه بالقرآن شقى, و هذا جواب للمشركين لما قالواْ: إنه شقى بالقرآن, قاله الحسن. الوجه الثالث: قاله ابن بحر: أن معناه لا تشقي بالأسف والحزن على كفر قومك.)

#### سبب الإختلاف:

سبب الاختلاف فيه أسباب الترول لهذه الآية .

هذا الإحتلاف من نوع إحتلاف تنوع و إذا تأملنا هذه الأقوال لوجدنا فيها أن التعبيرات المتقاربة ذكرت في بيان وجه الشقاوة. كل المفسر يفسر بذكر مثال له. كما القول الأول يؤيده الحديث الذي يقول أنه سبب نزول لهذه الآية .و هو مروي " عن علي، قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم: يراوح بين قدميه يقوم على كل رجل حتى نزلت {مَا أُنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَتَشْقَى} أَنَّ كما في إما اللغة شقى معناه (تعب) و شقوة وشقاوة و شقاء بالفتح (ش) وبالكسر (ق) ، قد استعمل هذا اللفظ في التعب البدني، كما في {مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَتَشْقَى)" ق (الشقاء) يريد به العسر التعب والمحنة والشدة والضلال." و القول الثاني أيضا يدل على سبب التول لهذه الآية, كما "قال الضحاك (كانوا (الصحابة) يقومون حتى تتشقق أقدامهم، و لذا قال المشركون: هذا القرآن نزل للشقاء. فأحاب المشركين بهذه الآية (مَا أُنزلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَتَشْقَى) " و القول الثالث يفسر الآية بتفسير مختلف و عام و قيل (معناه لا تشق بالأسف و الحزن على كفر قومك يا محمد). "أن المراد به أن لا تعذب نفسك بالأسف و لا تشق عليها و على كفر هؤلاء الكفار فإنا أنزلنا عليك القرآن لتذكر به الناس، فمنهم من آمن، و أصلح فلنفسه و من كفر ، فلا يحزنك كفره فما عليك إلا البلاغ وهو كقوله تعالى (فلَعَلَّكَ باخعٌ نَفْسَكَ) ^ و (وَلا يَحْزُنُكَ قَوْلُهُمْ قَلَهُ اللهُ الله عنه الله عليك إلا البلاغ وهو كقوله تعالى (فلَعَلَّكَ باخعٌ نَفْسَكَ) ^ و (وَلا يَحْزُنُكَ قَوْلُهُمْ قَلْكُ ) " لا تعذب للفسه و من كفر ، فلا يحزنك كفره فما عليك إلا البلاغ



#### النتيجة و أثر الإختلاف على المعنى:

إذا نظرنا إلى هذه الأقوال لوجدنا أن ليس هناك مانع لقبول هذه الأقوال. القول الأول يؤيده الحديث الوارد يدل على سبب نزول الآية. و القول الثاني أيضا يدخل في القول الأول باعتبار سبب نزولها. و الآية تحتمل كليهما. و القول الثالث قد لا ينافي للقولين الأوليين. لأن النبي صلى الله عليه و سلم يحزن على كفر قومه ايضا كما تدل عليه الآيات التي ذكرت قبله . مع ذلك القول الأول راجح بدليل قوي, و هو الحديث الذي ورد في تفسير هذه الآية. و كانت القاعدة " أذا ثبت حديث النبي سلى الله عليه و سلم في معنى أحد الأقوال يكون هذا القول مرجحا على الأقوال التي تخالفه. " الأنرجح هذا القول مع قبول أقوال أخرى. هذا الإختلاف لا يؤثر على معنى الآية.

#### ٩: مراعاة السياق:

السياق: السياق هو يرشد إلى تبين مراد من الكلام و هو أعظم القرائن التي الدالة على مراد المتكلم من الكلام. ٢٦

#### المثال:

# {وَيَسِّرُ لِي أَمْرِي }

و قال الإمام الماوردي أن الآية كانت تحتمل وجهين: الوجه الاول: الدعا باليسر في معونتي بالقيام على الأمور التي ما حملتني. و الوجه الثاني: المراد بالأمر ما لا يطيق.)\*\*

#### سبب الإختلاف:

العموم الوارد في تيسير الأمر. بعضهم يفسر بمعنى عام و بعض يراعي المعنى السياقي.

هذا الإختلاف من نوع إختلاف تنوع وهذه الأقوال متقاربة المعنى جداً وليس منها معنى يضاد غيره لأن كلها تدل على تيسير أمر موسى عليه السلام بأي إعتبار كان سواء أن يكون هذا السؤال فيما لا يطيق من الأمور أو لمعونة موسى عليه السلام بالقيام على ما حملت عليه. أي تيسير في أمر نبوته. القول الأول يدل على المعنى السياقي . لأن الآية السابقة (اذْهَبُ إلى فرْعُونَ إِنَّهُ طَعَى) كانت تدل على تبليغ رسالته إلى فرعون. كما في تفسير مقاتل بن سليمان "و يا الله هون علي كل ما أمرتني به من البلاغ إلى فرعون و قومه و لا تعسره علي "٥٧ و القول الثاني يدل على المعنى العام المفهوم من الآية . و هو أن كل الأمر الذي لا أطبق عليه يسره علي و يدخل فيها أمر النبوة و أمور كلها. كما قال الإمام الطبري " ، أو سأل موسى عليه السلام التيسير بجميع ما أمر به موسى ونهاه عنه." ٢٠ النتيجة و أثر الإختلاف على المعنى: الأقوال الواردة في هذا الإختلاف كلها مقبولة. لأن الآية تحتمل كل المعاني لورود العموم في دعا النتيجة و أثر الإختلاف على فرعون. و يؤيده المعنى الآية. و يؤيده المعنى السياقي. لأن الآية (اذْهَبُ إلى فرعون و قبله الذي يؤيده قرائن السياق كان مرجِّح على ما خالفه من الأقوال.) كان نرجح هذا الول مع قبول القول الاخر الاخر. و هذا الإختلاف لا يؤثر على معنى الآية.

#### ١٠: اجمال اللفظ

والمجمل:" هو الذي لا يظهر المراد منه حتى المتكلم يبين به." <sup>٧٨</sup>. حيث يرد اللفظ مجمل و هو يحتاج إلى بيان و ربما يرد بيانه في آية أخرى أو في الحديث من النبي صلى الله عليه و سلم و ربما يظهر بيانه بالاجتهاد , فيقع فيه الإختلاف .

#### المثال:

{وَأَسَرُواْ النَّجْوَى}} في الآية (فَتَنازَعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ وَأَسَرُّوا النَّجْوى)٢٩

و ذكر الإمام الماوردي في المراد من (النجوى) أربعة أقاويل: القول الأول: قاله قتادة: أن النجوى أن قالوا: إن كان (تبديل العصا إلى الثعبان) من السماء فله أمره و إن كان سحرا فسنغلبه, القول الثاني: قاله ابن منبه: أن لما قال موسى عليه السلام لهم {وَيْلَكُمْ} الآية. قالوا: هذا ليس بقول ساحر، القول الثالث: قاله السدي و مقاتل: أن السحرة أسروا النجوى دون موسى عليه السلام وهارون عليه السلام بقولهم, {إنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ ... } الآيات القول الرابع: ألهم أسروا النجوى. إن غلب علينا موسى عليه السلام اتبعناه.) ٨٠ سب الإحتلاف:

أن يفسر المفسرون (وَأُسَرُّواْ النَّحْوَى) بذكر الأمثال عليه.لوقوع الإجمال في (النَّحْوَى) و بعضهم يفسر بالمعنى السياقي. هذا الإختلاف من نوع إختلاف تنوع و المتأمل للأقوال السابقة يجد أن المفسرين إختلفوا فيما بينهم أسروا النجوى فالقول الأول و الثاني و الرابع يدل على ذلك أن السحرة قد أسروها من فرعون: كما قال الإمام الرازي "أن السحرة قد أسروها من فرعون وعلى هذا التقدير فيه وجوه الأول: إن غلب علينا موسى فاتبعناه. والثاني: إن كان موسى ساحرا فسنغلبه وإن كان (معجزته) من السماء فله أمر. الثالث: لمّا قال موسى عليه السلام: ويلكم كما في الآية فقالوا هذا ليس بقول ساحر." أقول الثالث يدل على ذلك "ألهم لما سمعوا كلام موسى عليه السلام قالوا: هذا ليس بقول ساحر، ولكن هذا هو كلام الرب الأعلى، فهم عرفوا الحق، ثم نظر السحرة إلى فرعون وسلطانه ، و إلى موسى و عصاه، فنكس السحرة على رؤوسهم، وقالوا إن هذان لساحران" المناه الساحرة إلى فرعون وسلطانه ، و إلى موسى و عصاه، فنكس السحرة على رؤوسهم، وقالوا إن هذان لساحران" الشاهدة المناه المناه المناه الساحرة على مؤوسهم، وقالوا إن هذان لساحران الشاهد المناه المناه المناه المناه المناه المنه المناه المنال المناه ا

# النتيجة و أثر الإختلاف على المعنى:

الأقوال الواردة في هذا الإختلاف كلها مقبولة. لأن الآية تحتمل كل المعاني فلا تعارض بينها. و يمكن الجمع بينها. لأن القول الأول و الثاني و الرابع كانت الأمثال تدور حول محور واحد. و هو ألهم لما سمع قول موسى عليه السلام (وَيْلكُمْ) يظهر عليهم الحق. و أسروا بنحوائهم التي ذكرها المفسرون. فذكر كل المفسر أحدا من أقوالهم مثالا عليه. و القول الثالث يؤيده سياق الآية. لوقوع الإجمال في (وأُسَرُّوا النَّحْوَى) و الآية التي كانت بعدها تفسيرا لهذا الإجمال ٨٠ . و هي (قالُوا إِنْ هذان لَساحِران يُريدان أَنْ يُحْرِحاكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِما) ١٨ فذكر المفسرين الوجه لهذا القول و قال (فعرفوا الحقَّ، فهم عرفوا الحق، ثم نظر السحرة إلى فرعون وسلطانه ، و إلى موسى و عصاه، فنكس السحرة على رؤوسهم وقالوا إِن هذان لساحران" ١٥٠ مخافة من فرعون. لذا نرجح القول الثالث لقاعدة الترجيحية: (إدخال معنى الآية في ما قبل الآية و ما بعدها أولى من الخروج معنى الآية عنهما إلا بدليل قوي يجب التسليم به." ٢٨)

# نتائج البحث و التوصيات

- و ظهر لى أثناء بحثي أن إختلاف المفسرين الذي وقع في التفاسير إلا و له أسباب عديدة , منها أسباب الترول، إختلاف القراءات ، إشتراك اللفظي، العموم و الخصوص، وقوع الإجمال في الآية، عودة الضمير إلى ذاتين مختلفين, أسباب الترول وغيرها.
- أن بعض الأسباب قد ترجع إلى إختلاف التنوع كما التعبيرات المتقاربة و عبارات مختلفة. و بعض الأسباب فد تؤدي إلى إختلاف تضاد كما عودة الضمير إلى ذاتين مختلفين، إختلاف القراءات و غيرها.
  - و ظهر لي أن الآية إذا تكون لها تفسيرات كثيرة و كلها صحيحة يقبل كلها و تحمل الآية على الجميع.
    - و الأسباب التي ذكرت في هذا المبحث كلها أسباب محمودة مقبولة.
  - و هذه الأسباب قد تؤدي المفسرين إلى الإختلاف عند تفسير الآية و يجوز أن تفسر الآية لسبب هذه الأسباب.



- هذه الأسباب تعيين في إظهار المراد المقصود من الآية.
- وحد أكثر في اختلاف المفسرين سبب و هو أن يعبر المفسرون بتعبيرات مختلفة، و يفسر بتركيبات و عبارات مختلفة، و هي كلها تدورحول معنى واحد.
  - و هذه الأسباب يوضح تعامل السلف أى كيف هم ينظروا الآية و بأي اعتبار هم يفسروا الآية. حتى يظهر أمامنا صورة كاملة للمعنى.
    - ظهر لي : أن ربما نرجح القول لسبب قوي على الأقوال الأخري كما السياق و سبب الترول و التفسير بالحديث و غيرها.
      - و ربما جاء قولين و لكليهما سبب قوي القول عندئذ نقبل قولين و نحمل الآية على كليهما. ..
      - و عند ما ننظر أن الآية ولها أقوال عديدة و لكل واحد سبب قوي نجمع كلها و ليس يكون أولى بعضها من بعض.
        - -ربما لسبب قوي بعض الإختلاف قد يؤثر على المعنى و ربما قد لا يؤثر.

#### الحواشي و الحوالة

- ۲ الشريف الجرجاني، كتاب التعريفات، (بىروت: دار الكتب العلمية ،۱۱۷ه) ج۱، ص۱۱۷.
- " الدكتور محمد بن عبدالرحمن الشايع. أسباب اختلاف المفسرين، (الرىاض: مكتبة العبيكان، ١٦،١٥ الرياض) ج١، ص ١٤.
  - ٤ سورة طه: ٦٤
  - ° الماوردي، النكت و العيون، (بىروت: دار الكتب العلمية،) ج ٣، ص١٦.
  - <sup>7</sup> -ابن جرير الطبري ، جامع البيان في تأويل القرآن: (مؤسسة الرسالة ١٤٢٠ هـ) ج١١٨، ص٣٣٣.
- السمعاني :هو منصور بن محمد بن عبد الجبار ابن أحمد المروزي السمعاني التميمي الحنفي ثم الشافعيّ، أبو المظفر: مفسر، من العلماء بالحديث. من أهل مرو، ولد سنة ٢٦٤. كان مفتي خراسان، قدمه نظام الملك على أقرانه في مرو. له (تفسير السمعاني) ومات سنة ٤٨٩:أنظر في الكتاب : الزركلي الأعلام: (دار العلم للملايين: ٢٠٠٢ م) ، ٢٧ ، ص ٣٠٣.
  - ^ أبو المظفر السمعاني، تفسير السمعاني، (الرىاض: دار الوطن ، ١٤١٨هــ) ج ٣، ص ٣٣٩.
    - ٩ الطبري، جامع البيان، ج١٨ ، ص٣٣٣.
- · · البغوي، معالم التتزيل في تفسير القرآن، (بىروت: دار إحياء التراث العربي) ،ج٣، ص٢٦٧. أبو حيان الأندلسي، البحر المحيط في التفسير، (دار الفكر ، بيروت ١٤٢٠ هـــ) ، ج ٧، ص ٣٥١
  - ١١ أحمد محمد الشرقاوي، إختلاف المفسرين أسبابه و ضوابطه، (جامعة الأزهر، المجلة العلمية بالكلية) ،ص ١٢.
    - ۱۲ سورة طه: ٦
    - ۱۳ الماوردي، النكت والعيون، ج٣، ص٩٤
    - ۱٤ السمعاني، تفسير السمعاني، ج٣، ص ١٠٢.
    - ١٥ الطبري، جامع البيان، ج١٨، ص، ج٢٧١.
      - ۱۸: سورة مريم ۱۸:
    - ۱۷ الماوردي، النكت والعيون، ج٣، ص٣٦٤.
    - ^١ فخر الدين الرازي، مفاتيح الغيب، (بىروت: دار إحياء التراث العربي ،١٤٢٠ه)، ج٢١، ص٢١٥.

```
١٩ - أبو الفرج الجوزي، زاد المسير في علم التفسير،(دار الكتاب العربي -١٤٢٢ هــ) ، ج٣، ص١٢٤.
٢٠ - ابن المظفّر الرازيّ الحنفي ،مباحث التفسير (وهو استدركات وتعليقات على تفسير الكشف والبيان للثعلبي):( المملكة العربية السعودية: كنوز إشبيليا
                                                                                                      ۱٤٣٠ هـ )، ج۱، ص ۲۰۹
                                  ٢١ – البيضاوي، أنوار التتريل وأسرار التأويل، (بىروت: دار إحياء التراث العربي ، ١٤١٨ هـ) ج٤ ، ص ٧
                                                                                                                ۲۲ –سورة مريم ۱۹
                        ٢٣ – أحمد محمد الشرقاوي، إختلاف المفسرين أسبابه و ضوابطه، (المجلة العلمية بالكلية جامعة الأزهر، ١٩٥٥) ص ١٩
                                                                                                               ۲٤ -سورة مريم: ۲٤
                                                                                     ۲۰ - الماوردي، النكت والعيون، ٣: ٣٦٥ - ٣٦٦
                ٢٦ – نشوان بن سعيد، شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، (بىروت: دار الفكر المعاصر، ١٤٢٠ هـــ) ، ج٥، ص٣٠٥٠.
   ۲۷ – ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج٣ ، ص ١٢٦ ، الرازي، مفاتيح الغيب، ج٢١، ص ٢٧٥ قال الامام الرازي (وروي أنّ الحسن
                                                                                                                         رجع عنه)
                                                  ٢٨ - مساعد الطيار، فصول في أصول التفسير، (دار ابن الجوزي، ١٤٢٣ه) ج١، ص٧٩.
                                                                                                               ۲۹ - سورة مريم: ۲۲
                                                                                       ۳۰ - السمعاني، تفسير السمعاني، ج٣، ص٢٨٦.
  ٣١ - ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، (دار الكتاب العربي -١٤٢٢ هـ) ج٣، ص ١٢٦، الرازي، مفاتيح الغيب، ج٢١، ص ٥٢٧ قال
                                                                                            الامام الرازي (وروي أنَّ الحسن رجع عنه)
                                   ٣٣محمد صالح سليمان، إختلاف السلف في التفسير بين التنظير و تطبيق، (دار ابن الجوزي ١٤٣٠) ص ١٧٥.
                                                                                                               ۳۳ - سورة طه: ۱٥
                                                                                       ٣٤ - الماوردي، النكت والعيون، ج٣ ، ص ٣٩٨
  ٣٠ – أي جاء للتمليك و التعدية و القسم و التخصيص و الإستحقاق و النسب و التبينو التعجب و غيرها كثيرة. و أنظر في الكتاب: أبو محمد بدر
                                       الدين المرادي: الجني الداني في حروف المعاني، (بىروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٣ هـ ) ج١، ص٩٨
 ٣٦- ولام الخبر. وهي لام التحقيق كقولهم إن زيدا لخارج وإن محمدا لمنطلق قال الله تعالى {إن رَهم بمم يَوْمئذ لخبير} اللّام لام الخبر وهي مفتوحة أبدا.
                                    أنظر في الكتاب : أبو عبد الرحمن الخليل الفراهيدي، الجمل في النحو، (٤١٦هـــ ١٩٩٥م) ج١، ص٢٦٨.
  :٣٧ – أبو محمد القيرواني، الهداية إلى بلوغ النهاية، (مجموعة بحوث الكتاب والسنة – كلية الشريعة والدراسات الإسلامية – جامعة الشارق ١٤٢٩
                                                                                                                  ه) ج۷، ص۲۲۵
                                                                                                ٣٨ - المرجع السابق، ج٧، ص٤٦٢٥.
                                      ٣٩ – أبو إسحاق الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، (بىروت: عالم الكتب ١٤٠٨، هـــ ) ، ج3، ص٥٣.
                                                                                · ٤ - القيرواني، الهداية إلى بلوغ النهاية، ج٧، ص٥٦٦٠.
```

- الله أبو العباس السمين الحلبي، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، (دمشق: دار القلم) ج١٨، ص٢٢.
  - ٤٠ أبو البقاء، الكليات، (بىروت: مؤسسة الرسالة) ج١، ص ٦٠٠ -٦٠٢.
    - ٤٣ سورة طه: ٨٦
    - ٤٤ الماوردي، النكت والعيون، ج٣، ص١٨٨.
      - ٥٤ سورة طه: ٨٠
      - ٤٦ سورة المائدة: ٢٠ ٢١
    - ٤٧ السمعاني، تفسير السمعاني، ج٣، ص ٣٤٧.



```
۴۸ - سورة طه: ۲۸
```

- <sup>٤٩</sup> يحيي بن سلام، تفسير يحيي بن سلام، (بىروت: دار الكتب العلمية، ١٤٢٥ هـ ) ، ج١، ص٢٧١.
- ° أبو حفص الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، (بيروت: دار الكتب العلمية ، ١٤١٩ ه) ، ج١٣ ، ص٥٦.
  - ۱° -سورة طه: ۷۲
  - ٥٢ الماوردي، النكت والعيون، ج٣ ، ص١٥٥
- °° الزمخشري، الكشاف عن حقائق غوامض التتريل، (بىروت: دار الكتاب العربي ،١٤٠٧ هــ) ج٣، ص ٧٧.
  - °° ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج٣، ص١٦٨.
    - °° القيرواني، الهداية إلى بلوغ النهاية، ج٧، ص٤٦٧٢.
- ° الزجاج: إبراهيم بن محمد بن السري الزجاج البغدادي أبو اسحاق.الإمام شيخ العربية نحوي زمانه، كان فاضلا ديًنا حسن الاعتقاد،وكان أول أمره يخرط الزجاج،فلذلك عُرف بالزجاج،توفي سنة ٣٦٠:١٦هـــ: شمس الدين الذهبي ، سير أعلام النبلاء: مؤسسة الرسالة:14 : ٣٦٠
  - °° الزجاج ، معاني القرآن، ج٣ ص ٣٦٩.
    - ° الزمخشري، الكشاف، ج٣، ص٧٧.
  - ٥٩ حسين بن على الحربي ، قواعد الترجيح عند المفسرين دراسة نظرية تطبيقية، (دار القاسم ١٩٩٦م) ج١ ،ص ٨٧ بالإختصار
    - ٦٠ سورة طه: ٧٢
    - ٦١ الحربي، قواعد الترجيح عند المفسرين، ج١ ص ١٦١.
      - ٦٢ سورة طه: ٢
      - ٦٣ الماوردي، النكت والعيون، 3: ٣٩٣
- <sup>۱۴</sup> أبو بكر البزار، مسند البزار المنشور باسم البحر الزخار، (المدىنة المنورة: مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة: ٢٠٠٩م): ج٣، ص١٣٦، رقم الحديث ٩٢٦
  - ٦٠ الدكتور محمد حسن، المعجم الاشتقاقي المؤصل لألفاظ القرآن الكريم، (القاهرة: مكتبة الآداب ٢٠١٠م) ج٢، ص١١٨٥
- ٦٦ (إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار)، المعجم الوسيط، (مجمع اللغة العربية بالقاهرة دار الدعوة) ج١، ص٠٩٠
  - <sup>77</sup> القيرواني، الهداية إلى بلوغ النهاية، ج٧، ص٤٦٠٧.
    - ٦٨ سورة الزحرف: ٦
      - ٦٩ سورة يونس: ٦٥
    - · · الرازي، مفاتيح الغيب، ج٢٦، ص٧.
  - ٧١ الحربي، قواعد الترجيح عند المفسرين ، ج١، ص١٦١
  - ٧٢ بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، (دار إحياء الكتب العربية، ١٣٧٦ هـ) ج٢، ص٧٠.
    - ۷۳ سورة طه: ۲٦
    - ۷٤ الماوردي، النكت والعيون، ج٣، ص٠٠٠
    - ٧٥ مقاتل بن سليمان: تفسير مقاتل بن سليمان، (بيروت: دار إحياء التراث، ١٤٢٣ ه) ج٣ ص ٢٦.
      - ٧٦ الطبري، جامع البيان، ج١٨، ص٢٧٨
      - ٧٧ الحربي، قواعد الترجيح عند المفسرينج١، ص١٢٩
        - ٧٨ أبو البقاء ،الكليات، ج١، ص ٨٤٦.
          - ۷۹ سورة طه: ۲۲
        - ^^ الماوردي، النكت والعيون، ج٣، ص ٤١١.

```
٨١ - الرزي، مفاتيخ الغيب، ج٢٢، ص٦٥ ملخصا
```

- <sup>۸۲</sup> الجوزي، تفسير زاد المسير، ج۳، ص١٦٤.
- ^^ البيضاوي، أنوار التتريل وأسرار التأويل،(بيروت: دار إحياء التراث العربي ،١١٤١ه) ج٤ ص٣١.
  - ۸٤ سورة طه: ٦٣
  - ۸۰ الجوزي، تفسير زاد المسير، ج۳، ص١٦٤.
  - ٨٦ الحربي، قواعد الترجيح عند المفسرين، ج١، ص١٦١.